
De kritische omhelzing van
technologie en kunst

 Door Stefan Prins  op 29 May 2016

De verhouding tussen kunst en technologische
vooruitgang is op honderd jaar tijd drastisch

veranderd. De ongebreidelde geestdrift waarmee de
futuristen de allernieuwste technologie nog konden

bejubelen als een heerlijk ontwrichtende
maatschappelijke vooruitgang, doet nu ronduit

bevreemdend aan. Na twee technologisch en
industrieel aangejaagde wereldbranden en met een

nakende klimaatcrisis in het vooruitzicht, is
technologie haar onschuld voorgoed verloren. Zeker

van kunstenaars vraagt dat een veel kritischer
verhouding tot nieuwe technologieën.

We willen de lof zingen van de man
achter het stuurwiel, wiens slanke slee de
Aarde doorkruist,
die zelf aan een halsbrekende snelheid
langs de racebaan van zijn orbitaal
slingert.

Uit Manifesto del Futurismo, F.T.
Marinetti (1909)

Technologie is nooit neutraal, dat weten
we intussen. Nuance is dus gepast. Dat
het internet (meestal) informatie, kennis
en communicatie beschikbaar maakt
voor eenieder die zich op het web kan aansluiten, is een revolutionaire
democratisering van de informatietoegang. Tegelijk maakte het
internet disruptieve technologieën mogelijk, die rijkdom vandaag nog
meer concentreren bij een kleine financiële elite. Sociale netwerken
hebben wel een cruciale rol gespeeld bij de rebellie tegen autoritaire

S C H R I J F  J E  I N  O P  D ES C H R I J F  J E  I N  O P  D E
N I E U W S B R I E FN I E U W S B R I E F

emailadres

https://www.rektoverso.be/auteurs/stefan-prins
https://www.rektoverso.be/auteurs/stefan-prins
https://www.kaaitheater.be/?utm_source=rektoverso&utm_medium=newsletter&utm_campaign=sepdec25


regimes in Noord-Afrika en het Midden-Oosten tijdens de
zogenaamde ‘Arabische Lente’, maar zij hebben de politieke cultuur in
het Westen evengoed verder doen verschuiven naar sloganesk
populisme, naar een cultus van de ongenuanceerde rauwe emotie.
Vandaag volstaan honderdveertig karakters om miljoenen followers
van politici (vaak met autoritaire trekken) een rad voor de ogen te
draaien, met alle gevolgen van dien – denk: Donald Trump, Marine Le
Pen of de islamofobe partij Alternative für Deutschland.

De revoluties die in de medische wetenschappen op til zijn, zoals de
nanotechnologische behandelingen van ziektes of de ontwikkeling van
lichaamsprothesen die rechtstreeks op onze hersenen aangesloten
worden en geamputeerde ledematen kunnen vervangen, zijn bijzonder
beloftevol. Maar ze verlopen zij aan zij met meer sinistere
ontwikkelingen, zoals de robotische of half-robotische militaire
toepassingen al laten zien. Ook van de grote doorbraak van Artificiële
Intelligentie (AI), die reeds in de jaren 1990 werd aangekondigd maar
nu pas gerealiseerd kan worden dankzij de beschikbaarheid van de Big
Data, verwacht men een grote transformatieve kracht – denk maar
aan zelfrijdende wagens en hoe die wereldwijd het transportsysteem
zouden kunnen hervormen. Maar net zo goed jaagt AI zelfs de
voornaamste denkers van deze planeet de stuipen op het lijf. Zo
noemde de gerenommeerde fysicus Stephen Hawking AI onlangs de
grootste bedreiging die op de menselijke soort afkomt.

Nieuwe technologieën eisen een steeds prominentere plaats op in ons
bestaan en transformeren onze wereld in een steeds hoger tempo.
Omdat ze nooit uitsluitend in termen van ‘goed’ of ‘slecht’beschreven
kunnen worden, zijn genuanceerde analyse en kritische observatie dus
essentieel. Niet enkel om dit complexe krachtveld en zijn huidige en
toekomstige impact beter te begrijpen, maar ook om haar
mogelijkerwijs bij te sturen. En om ons op een vrije(re) manier binnen
dit krachtveld te kunnen bewegen.

Het medium is de boodschap
Ook – en misschien zelfs in het bijzonder – de kunstenaar kan daarin
een belangrijke rol spelen. Hij heeft één groot voordeel: zijn
geprivilegieerde positie vanuit de marge laat hem toe de
technologische, maatschappelijke en sociale veranderingen te
bekijken door een anarchistische, subversieve en verrassende bril. En
door de ogen van de kunstenaar kijkt de wereld mee.

Lees ook alle
andere artikels
uit dossier
Verlichting

R E A G E E RR E A G E E R



72_Prins_Â© Miguel Declercq_700.jpg

Marshall McLuhan, de befaamde Canadese socioloog, vooral bekend
om zijn slagzin ‘the medium is the message’, was wellicht de eerste om
de kritische rol van kunst tegenover de technologische opmars te
theoretiseren. Dat deed hij in zijn befaamde Understanding Media,
uitgegeven in 1964, lang voordat het internet bestond en een groot
deel van de wereldbevolking met een mobiel communicatiecentrum op
zak liep. McLuhan ziet het als de taak van de kunst om tegenover de
nieuwe omgevingen die technologie in het leven roept, ‘tegen-
omgevingen’ te creëren. Die ‘tegen- of anti-omgevingen’ moeten
ervoor zorgen dat de onzichtbare infiltratie van technologie in onze
omgang met de wereld opnieuw zichtbaar, en dus handelbaar wordt:
‘Kunst als anti-omgeving wordt meer dan ooit een middel om onze
waarneming en ons oordeel te oefenen. (…) De effecten van
technologie manifesteren zich immers niet op het niveau van
meningen of concepten, maar veranderen langzaam en zonder enige
weerstand de manieren waarop wij de werkelijkheid zintuiglijk
waarnemen. Daarom is alleen de echte kunstenaar in staat de
ontmoeting met de technologie heelhuids te doorstaan, omdat hij bij
uitstek gevoelig is voor de veranderingen in zintuiglijke waarneming.’
De kunstenaar als kritische voorpost dus. Hij is niet principieel
gekant tegen technologie, wel kritisch-nieuwsgierig naar hoe ze
inwerkt op onze ervaring van de werkelijkheid.

Hoe kan zo’n ontmoeting tussen de kunstenaar en technologie
eruitzien? De meest voorkomende houding – zeker binnen mijn
domein, de ‘nieuwe muziek’ – kunnen we ‘instrumenteel’ noemen. De



kunstenaar gebruikt technologie uitsluitend als een middel om een
artistiek doel te bereiken. Technologie wordt in zo’n geval opgevat als
een neutrale tool. ‘Gelassenheit’ noemt de Duitse filosoof Martin
Heidegger deze houding in zijn essay Die Frage nach der Technik
(1953). Hij meent dat het mogelijk is om ten opzichte van de
gebruikte technologie een afstand te behouden waardoor het gebruik
ervan ons ‘zijn’ niet aantast.

Deze houding ten opzichte
van technologie kan vandaag
– en al zeker in het licht van
McLuhans waarschuwing –
niet anders dan naïef
genoemd worden. Ze
suggereert dat technologie neutraal is ten opzichte van de doelen die
zij dient, alsof je haar als (mens en) kunstenaar zomaar kan
‘gebruiken’ zonder dat ze een afdruk achterlaat op het resultaat.

Maar ‘the medium’ is, of bepaalt in elk geval wel degelijk ‘the
message’. In de wereld van de elektronische en popmuziek worden
vandaag de dag bijvoorbeeld slechts een handvol softwarepakketten
en plug-ins gebruikt, die, grotendeels omwille van buitenmuzikale
redenen – succesvolle verkoopstrategieën – wijdverspreid zijn. Die
software, die bijvoorbeeld overwegend beat-based is, en plug-ins –
denk aan Auto-Tune – bepalen in grote mate de muziek die ermee
wordt gemaakt. Niet toevallig is het klankbeeld van veel muziek veel
eenvormiger geworden dan vroeger het geval was. Zo blijken de
esthetische keuzes van een handjevol software-designers minstens
even bepalend voor de muziek als de creativiteit en de verbeelding van
de kunstenaar die er onkritisch mee aan de slag gaat.

Technologie componeren
Er is ook een andere, meer kritische artistieke omgang met
technologie denkbaar. De kunstenaar kan de technologie die hij
gebruikt ook kritisch bevragen en op zoek gaan naar haar
‘manoeuvreerruimte’, zoals de filosoof Andrew Feenberg het noemt in
zijn boek Subversive Rationalization: Technology, Power and
Democracy (1995). De kunstenaar kan technologie dus ook naar zijn
hand zetten. Dankzij die subversieve en kritische houding herwint hij
de vrijheid die verloren gaat in een louter instrumentele omgang met
technologie. Bovendien kunnen zich in die ‘manoeuvreerruimte’
onvermoede akoestische fenomenen aandienen, die de bestaande
esthetica’s uitdagen. Of zoals Agostino di Scipio, componist en
mediakunstenaar, het verwoordt in zijn The Question Concerning
Music Technology: ‘Op deze manier kan een technologie zelfs een
opportuniteit worden voor de componist om de gangbare en
onkritisch geaccepteerde gebruiken en theorieën, de gekende

Niet toevallig is het
klankbeeld van veel

muziek veel
eenvormiger geworden



modaliteiten van persoonlijke of gedeelde creatieve processen, uit te
dagen. Technologie kan zo, in principe, een vernieuwing van de
esthetische normen (…) realiseren.’

Denk bijvoorbeeld aan Steve Reich die in ‘Pendulum Music’ (1968)
microfoons als een pendulum liet slingeren over luidsprekers waar ze
rechtstreeks mee verbonden zijn. De feedback die te horen is telkens de
micro vlak boven de luidspreker slingert en die in een ‘traditionele’
situatie te allen tijde vermeden wordt, is nu een structureel muzikaal
element geworden. Of denk aan de Japanse noise-musicus Yasunao
Tone die in zijn ‘Solo for Wounded CD’ (1997) cd’s op allerhande
manieren beschadigde en vervolgens de esthetische mogelijkheden van
de automatische fout-detectie van een cd-speler exploiteerde. Deze
kunstenaars vroegen zich niet enkel af wat zij met technologie konden
doen, maar ook wat technologie met hén – en hun kunst – kon doen.

De componist
componeertdus niet enkel
met technologie, maar
(her)componeert de
technologie zelf, van
binnenuit. De in het
kunstwerk herwonnen vrijheid
ten opzichte van technologie
kan vervolgens uitstralen
naar de getechnologiseerde samenleving zelf, wat de mogelijkheid in
zich draagt om de technologieën op grotere schaal te transformeren.
Volgens Feenberg ontwikkelt de menselijke technè zich immers niet op
een autonoom, buiten-sociaal niveau, maar is ze afhankelijk van de
actieve participatie van mensen. In het bijzonder van kunstenaars, die
de impliciete impact van technische tools op ons zijn, en hun
verwevenheid met machtsstructuren, in vraag stellen en uitdagen. Om
het met een aan Heidegger ontleende metafoor te zeggen: de dichter
transformeert de taal door tegen haar beperkingen aan te schurken,
die te vitaliseren en te overbruggen, terwijl de niet-dichter de taal
gebruikt binnen haar bestaande grenzen. De poëet spreekt de taal, de
niet-poëet wordt door de taal gesproken. Of in de woorden van de
filosoof Massimo Cacciari: ‘Een poëet is niet op zoek naar poiesis,
maar naar haar crisis.’ Kunst – bij uitstek het domein van het spel –
kan de regels van het spel en de regulerende principes in een
maatschappij zichtbaar maken, en zo de mens emanciperen van
technologie, door in de eerste plaats de initiële onvrijheid zichtbaar te
maken.

Sinistere joysticks

De componist
componeert niet enkel
met technologie, maar

(her)componeert de
technologie zelf, van

binnenuit



Die inzet concreter maken, kan ik het makkelijkst met voorbeelden uit
mijn eigen artistieke praktijk als componist en maker. Wat ik met mijn
werk beoog, is een dialectische verhouding tussen kunst en
technologie die je nog het beste kan vergelijken met hoe in de
kwantumfysica een deeltje haar anti-deeltje ontmoet: het creëert de
energie die ons nieuwe waarnemingen kan opleveren. Ik tracht mijn
composities bewust te organiseren als ‘anti-omgevingen’ die onze
perceptie van de door technologie geïnfiltreerde omgeving uitdagen en
scherpen.

72_Prins_GenerationKill-Nadar-copyright-StefanPrins_700.jpg

Zo staat in Generation Kill (2012) de steeds poreuzer wordende wand
tussen realiteit en virtualiteit centraal, letterlijk en figuurlijk. In deze
multimediale compositie zitten vier musici op een rij, voor half
doorlaatbare schermen. Aan de andere zijde van die schermen zit
telkens een muzikant, uitgerust met een gamecontroller, twee
webcams, een computer en een video-projector. Met behulp van
software die speciaal voor dit project ontwikkeld werd, manipuleren de
musici met ‘gehackte’ Playstation3-gamecontrollers video-opnames
van de musici die achter de wanden zitten. Deze video-opnames
worden op de schermen geprojecteerd en interfereren met de acties van
de musici achter de schermen. Zo wordt het voor de toeschouwer
bijzonder moeilijk om te ontdekken waar de fysieke realiteit van het
musiceren stopt en waar de digitale realiteit het overneemt. De hybride
realiteit die dat oplevert, heft de polarisering realiteit-virtualiteit
uiteindelijk op. De gamecontroller staat binnen deze compositie niet
alleen praktisch centraal, maar ook als metafoor. Enerzijds roept de



joystick de wereld op van de onschuldige homo ludens die
spelenderwijs zijn avatar door een virtuele wereld loodst. De joystick
heeft echter sinistere wortels: de entertainmentindustrie nam deze
technologie rechtstreeks over uit de militaire industrie, als onmisbare
tool voor de hoogtechnologische oorlog-met-afstandsbediening.
Halverwege Generation Kill worden de beelden van de musici dan ook
kortstondig vervangen door beelden vanuit militaire drones, bestuurd
vanaf de andere kant van de aarde, vlak voor de fatale inslag.

Het verhoopte effect van zo’n shift? In At the Edge of Art(2006), een
boek gewijd aan internet- en gamekunst, beschrijven Joline Blais en
Jon Ippolito het als een distantiëring die doet denken aan het
vervreemdingseffect van Bertolt Brecht: het organiseren van kritische
afstand eerder dan gedachteloze immersie bij de theatertoeschouwer.
Door het kunstmatige van de kunst te beklemtonen, wordt het
politieke bewustzijn geactiveerd. ‘Kunnen we gamers lang genoeg uit
het spel halen zodat ze zich plots bewust worden van hun eigen gedrag
in plaats van er volkomen in ondergedompeld (immersed) te zijn? Zo’n
moment van inzicht kan het verschil uitmaken tussen “trivial” en
“deep play”, tussen tijdverdrijf en een spel dat zich actief verhoudt tot
sociale en culturele thema’s. (…) Als de speler abrupt uit zijn
“immersie” in het spel wordt opgeschrikt, wanneer illusie omslaat in
inzicht, gebeurt iets dat te vergelijken valt met het moment waarop
een antilichaampje zich vasthecht aan een virus. Plots doet zich een
systeemwijziging voor (immunologisch of ideologisch), en niets is nog
hetzelfde.’

Ruzie om de tablet
Die mediëring en de hybridisering van de ruimte staat dan weer
centraal in Mirror Box Extensions (2014–2015), een scenisch werk
voor zeven musici, videoprojecties, bewegende schermen en live-
electronics_._ Bij aanvang van de compositie bestaat het ensemble uit
een mix van zowel fysiek aanwezige musici als ‘hologram-musici’,
geprojecteerd op de schermen. Gaandeweg worden de avatars echter
hoe langer hoe prominenter. Op een zeker moment krijgen de
schermen op podium digitale tegenhangers aan de overzijde van de
‘vierde wand’, bij het publiek dus, en dat in de vorm van dertig tablets.
Dertig medeplichtigen die zich onder het publiek gemengd hebben,
spelen op deze tablets video’s af die gesynchroniseerd zijn met wat op
het podium gebeurt. Vooraf was hen ook gevraagd om met hun tablet
sporadisch een foto te nemen van wat op het podium gebeurt. Tegelijk
moesten de tablet-spelers ook ‘selfies’ maken, waarin een deel van het
publiek zichzelf weerspiegeld ziet.

Zoals de gamecontroller in Generation Kill technologie en
technologiekritiek verenigde, is het in Mirror Box Extensions de tablet
die de hybridisering van onze leefwereld in focus brengt. Hoewel de

Hoewel de tablet op



tablet op slechts een paar
jaar tijd volledig is
doorgedrongen in ons
dagelijkse leven – en zelfs in
zowat elk pop-, rock- of
jazzconcert – wordt hij in de
sacrale concertzaal van de
klassieke muziek nog altijd
koppig geweerd. Door in dit
werk de tablets in de
concertzaal binnen te
smokkelen en structureel in te
bedden in het narratieve
verloop van deze compositie, worden zijn technologie en de
sociologische implicaties ervan opnieuw erg tastbaar. Neem dat
laatste gerust letterlijk. Meermaals ontaardde Mirror Box Extensions
in kleine verbale én fysieke schermutselingen tussen ‘medeplichtigen’
met tablets en andere luisteraars.

Mijn verhouding tot technologie is dus dubbelzinnig. Sowieso speelt er
een duidelijke modernistische reflex, een zoektocht naar dat wat door
een of andere technologie nog niet gezegd werd. Of liever: naar dat wat
nog niet gehoord of begrepen werd. Deze poging om het domein van
het ongehoorde te ontsluiten via technologie kan je gerust
omschrijven als een vorm van vooruitgangsdenken. Maar tegelijk
botst die nieuwsgierigheid naar het bereik van technologie steeds
frontaal met de kritische, zelf-bevragende houding die ik tracht in te
nemen, en die ik ook herken in een werk als Wafaa Bilals interactieve
installatie Shoot an Iraqi. Nieuwe technologieën speels en
anarchistisch omarmen én hun morele en politieke draagwijdte kil
dissecteren: dat is de noodzakelijk meerduidige houding waar de
versnelde realiteit van deze eeuw kunstenaars toe verplicht.

Stefan Prins is componist en laptopimprovisator. Zijn werk wordt
uitgevoerd door o.a. Nadar Ensemble, Champ d’Action, Zwerm en
Ictus Ensemble. Momenteel werkt hij aan een doctoraat in de kunsten
aan Harvard University.

Genoten van dit artikel? Help ons open online publiceren. Je vindt geen
betaalmuur op onze website. Wij geloven in vrije en open journalistiek,
beschikbaar voor iedereen.

S T E U N  O N SS T E U N  O N SS T E U N  O N SS T E U N  O N S

Schri j f  je in op de nieuwsbrief

Hoewel de tablet op
slechts een paar jaar

tijd volledig is
doorgedrongen in ons
dagelijkse leven, wordt

hij in de sacrale
concertzaal van de

klassieke muziek nog
altijd koppig geweerd

emailadres

https://www.rektoverso.be/p/steun


Rekto:Verso
© 2025

Rektoverso.be gebruikt cookies om de inhoud van de website af te stemmen op je behoeften en voorkeuren.

Ik aanvaard de installatie van cookies.  ×


